
 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

1 

 
 

 

8  febbraio  2026 

 

V  DOMENICA  

DEL   

TEMPO  ORDINARIO 
 

 

Anno A 

 
Isaia                58,  7-10 

 

Salmo            111 

 

1Corinzi         2,  1-5 
 

Matteo              5, 13-16 
 

 

 

 In quel tempo, Gesù disse ai suoi discepoli: 13 Voi siete il sale della terra; ma se 

il sale perde il sapore, con che cosa lo si renderà salato? A null’altro serve che 

ad essere gettato via e calpestato dalla gente. 14 Voi siete la luce del mondo; non 

può restare nascosta una città che sta sopra un monte, 15 né si accende una 

lampada per metterla sotto il moggio, ma sul candelabro, e così fa luce a tutti 

quelli che sono nella casa. 16Così risplenda la vostra luce davanti agli uomini, 

perché vedano le vostre opere buone e rendano gloria al Padre vostro che è nei 

cieli. 

 

 
13 u`mei/j evste to. a[laj th/j gh/j\ eva.n de. to. a[laj mwranqh/|( evn ti,ni àlisqh,setaiÈ 

eivj ouvde.n ivscu,ei e;ti eiv mh. blhqe.n e;xw katapatei/sqai ùpo. tw/n avnqrw,pwnÅ 
lett. Voi siete il sale della terra. Se ma il sale diventa insipido /impazzisce, con 

cosa sarà salato? A niente può ancora se non gettato fuori essere calpestato 

da gli uomini. 
CEI Voi siete il sale della terra; ma se il sale perde il sapore, con che cosa lo 

si renderà salato? A null’altro serve che ad essere gettato via e 

calpestato dalla gente. 

 

A conclusione delle beatitudini l’evangelista appone un severo monito nel 

quale risalta la responsabilità della comunità dei credenti nei confronti dell’umanità. 

Le beatitudini rappresentano il “codice” della nuova alleanza con l’umanità. 

Per divenire realtà questo “codice” ha bisogno ed è condizionato dall’impegno dei 

seguaci di Gesù. Questo impegno viene sottolineato dall’immagine del sale. 

Conosciuto da sempre come elemento che serviva a conservare gli alimenti, il 

sale veniva sparso simbolicamente sui contratti per dargli validità e renderli duraturi. 

Usato nei sacrifici (sopra ogni tua offerta porrai del sale) era segno dell’alleanza: 

Dovrai salare ogni tua offerta di oblazione: nella tua oblazione non lascerai 

mancare il sale dell’alleanza del tuo Dio (Lv 2,13). 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

2 

Per questo nell’AT si legge spesso che venne stipulata un’alleanza di sale, per 

indicare un patto eterno, che non avrà mai fine (cfr. Nm 18,19 LXX;                             

2Cr 13,5 LXX= le sottolineature della traduzione dei Settanta indicano che ci serviamo di questo 

testo originale per sostenere quanto affermiamo). La fedeltà dei discepoli alle beatitudini 

rende valida la nuova alleanza con il popolo e permette l’avvento del Regno. 

Matteo denuncia un rischio (che verrà ancora fatto presente nel seguito del 

Vangelo) di un’adesione formale al messaggio di Gesù senza una traduzione 

concreta (non chiunque mi dice:” Signore, Signore…” 7,21). 

Questo comportamento viene sottolineato dall’insolito verbo greco 

mwranqh/|((=mōranthê da mwrai,nw=mōráinō=impazzire/essere stolto) che 

l’evangelista usa applicandolo al sale: impazzire. Questo verbo rimanda al 

comportamento dell’uomo pazzo/stolto (mwrw/|=morô Mt 7,26), cioè di colui che 

ascolta il messaggio di Gesù ma non lo mette in pratica ed è destinato a rovinarsi 

come uno che costruisce la sua casa sulla sabbia. Cadde la pioggia, strariparono i 

fiumi, soffiarono i venti e si abbatterono su quella casa, ed essa cadde e la sua rovina 

fu grande (Mt 7,26-27). 

Questi discepoli che ascoltano ma non praticano vengono gettati fuori        

(=e;xw=éxō, termine usato quasi sempre in maniera negativa nel Vangelo di Matteo: 

10,14; 12,46-47; 13,48; 21,17; 26,69.75) e sono meritevoli del forte disprezzo 

(calpestati/o) di quanti attendevano da essi un messaggio di verità. 

Dopo la proclamazione delle beatitudini e mediante due immagini riguardanti 

delle realtà vitali, viene precisato il compito della comunità: essere il sale della terra 

e la luce del mondo. 
 

14 u`mei/j evste to. fw/j tou/ ko,smouÅ ouv du,natai po,lij krubh/nai evpa,nw o;rouj 
keime,nh\ 

 Voi siete la luce del mondo. Non può (una) città essere nascosta sopra (un) 

monte giacente. 
 Voi siete la luce del mondo; non può restare nascosta una città che sta 

sopra un monte, 
15 ouvde. kai,ousin lu,cnon kai. tiqe,asin auvto.n ùpo. to.n mo,dion avllV evpi. th.n 

lucni,an( kai. la,mpei pa/sin toi/j evn th/| oivki,a|Å 
 Neppure accendono (una) lampada e mettono essa sotto il moggio, ma su il 

candelabro, e fa luce a tutti coloro che (sono) nella casa. 
 né si accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul 

candelabro, e così fa luce a tutti quelli che sono nella casa. 

 

La metafora della luce - dopo quella del sale - applicata al gruppo dei discepoli 

sembrerebbe del tutto sproporzionata: un piccolo e perseguitato gruppo di persone 

viene paragonato alla “luce del mondo”. Mediante le immagini della città e della 

lampada l’evangelista chiarisce il significato dell’espressione:la testimonianza è 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

3 

constatabile da tutti e, allo stesso tempo, proietta la sua luce su tutti (come una 

lampada che illumina tutta la casa e quanti abitano in essa). 

Secondo l’annuncio di Is 60,3: “Cammineranno le genti alla tua luce…” 

Gerusalemme sarebbe stata illuminata dalla gloria di Dio e rivestita della sua luce, 

splendore che doveva rendere le istituzioni di Israele (la Legge, il Tempio, la Città 

santa) un punto di riferimento vitale per tutte le nazioni. Così all’epoca del NT 

Israele riteneva di essere la luce dei popoli (cfr. Rm 2,19: “… e sei convinto di essere 

guida dei ciechi, luce di coloro che sono nelle tenebre…) e, in modo particolare, la 

città di Gerusalemme era considerata la “luce del mondo”. 

Per l’evangelista la situazione è del tutto diversa, la stella del Messia-re di 

Giuda non ha brillato su Gerusalemme, avvolta dalle tenebre: la profezia di Isaia 

8,23 (…poiché non ci sarà più oscurità dove ora è angoscia. In passato umiliò la terra di Zabulon 

e la terra di Neftali, ma in futuro renderà gloriosa la via del mare, oltre il Giordano, Galilea delle 

genti.) e 9,1 (Il popolo che camminava nelle tenebre ha visto una grande luce; su coloro che 

abitavano in terra tenebrosa una luce rifulse.) non riguarda la Città santa bensì la Galilea 

dei pagani dove la predicazione della buona notizia (Mt 4,17) è identificata con il 

sorgere luminoso della salvezza. 

Ora, dopo la proclamazione delle beatitudini e l’impegno a mantenere salda 

la nuova alleanza (il sale della terra), la comunità dei discepoli – e non più la 

Legge/Tempio/Gerusalemme – è paragonata a una città costruita sul monte dove si 

manifesta la presenza radiante di Dio, e perciò esercita un’irresistibile forza di 

attrazione su quanti scoprono il suo splendore. 

Così come non ha senso accendere una lampada e poi coprirla, ugualmente 

sarebbe assurdo l’esistenza di una comunità di discepoli che si nasconde davanti agli 

altri o che vuole vivere chiusa in se stessa. La lampada sotto il moggio (cfr. Mt 25,18 

“Il talento sotto terra”) non solo non assolve a nessuna funzione, ma finisce per 

spegnersi. 
 

16 ou[twj lamya,tw to. fw/j ùmw/n e;mprosqen tw/n avnqrw,pwn( o[pwj i;dwsin ùmw/n 
ta. kala. e;rga kai. doxa,swsin to.n pate,ra ùmw/n to.n evn toi/j ouvranoi/jÅ 

 Così risplenda la luce di voi davanti agli uomini, affinché vedano di voi le 

buone opere e glorifichino il Padre di voi quello nei cieli. 
 Così risplenda la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le 

vostre opere buone e rendano gloria al Padre vostro che è nei cieli. 

 

Per contemplare la gloria di Dio bisogna rivolgere lo sguardo lì dove essa 

splende, nelle opere che la comunità è in grado di compiere, quelle che sono state 

già proposte nelle beatitudini: aiuto, sincerità, pace, e che verranno di seguito 

precisate nelle sei antitesi (Mt 5,21-22. 27-28. 31-32. 33-34. 38-39. 43-44). Per 

questo la luce è identificata come la vita alla quale tutti possono accedere. 

L’unico modo che gli uomini hanno di rendere gloria al Padre riconoscendolo 

come Dio vero è attraverso il comportamento dei discepoli, la cui missione continua 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

4 

quella iniziata dal Cristo (4,16): spandere la luce/salvezza con la propria 

testimonianza di vita. 

Prima delle parole da proclamare/ascoltare ci devono essere dei gesti concreti 

che tutti possono apprezzare. Le “opere buone” devono essere espressione del 

proprio essere, delle proprie convinzioni; non possono essere fatte per uno scopo 

interessato: proselitismo, cercare la propria lode ecc. …, come si dirà in 6,1: State 

attenti a non praticare la vostra giustizia davanti agli uomini per essere ammirati da loro, 

altrimenti non… 

Per la prima volta si nomina Dio nella sua qualità di datore di vita: il Padre, in 

cui tutta la comunità si riconosce (Padre vostro) e attraverso il quale essa può 

mettere in pratica il messaggio delle beatitudini (cfr. 5,9: Gli operatori                             

[lett . facitori/costruttori] di pace = figli di Dio). 

Tanto “il sale della terra” quanto “la luce del mondo” sono in rapporto diretto 

con gli “uomini”. 

Il gruppo dei discepoli si fa riconoscere dagli altri non mediante dottrine o 

teorie ma con l’impegno e la responsabilità che il sale e la luce comportano. 
 

 

 

Riflessioni… 
 

 Così ebbe inizio la vita, così la storia: luce per la vita del mondo, sale per la 

storia della terra. 

Una luce creata per il mondo, per accendere colori, un sale per donare sapore 

e sapienza ai viventi della terra. 
 

 E con i ritmi alternati del fluire del tempo e della diversità degli spazi, la luce 

fu e diviene, nacque e rinasce, il sale segna le stagioni del lavoro, azione 

eccellente e creativa dell’uomo, che assapora l’opera delle sue mani. 
 

 Con un pugno di sale e uno di riso, l’uomo giungerà a conquistare e 

guadagnare il salario, misura del suo sudore. Ricompensa, tra aneliti di 

giustizia, gusto e piacere di irrorare la terra di sale e sudore, con lo sguardo 

proteso agli orizzonti dell’uguaglianza dei figli di Dio. 

Agricoltori, pescatori, operai, uomini e donne creativi che assaporano le 

conquiste del loro impegno, che danno vita a gusti produttivi. Anche a prezzo 

di sofferenze e di lotta per la giustizia, pur con cuore sincero e pacifico: è qui 

il sapore da conservare e generosamente da donare… 
 

 Anche la luce nacque dal Sì; come ogni volta, anche oggi, ad ogni sì, si 

accende la luce, la speranza. È la storia della salvezza, della vita, delle 

relazioni.  

Essa distingue l’indistinto e l’incolore di ogni azione, svela e disvela. E di essa 

l’uomo avverte il bisogno. 

http://www.ilfilo.org/


 

  
Associazione  “il filo – gruppo laico di ispirazione cristiana” - Napoli                              www.ilfilo.org  

5 

 

 È il simbolo dell’uomo e per l’uomo, che Dio crea per comunicare e donare 

vita. Col fuoco e con la luce l’uomo riesce a vedere, a percepire, ad orientarsi 

e scegliere e vivere. In essa trova energia, si illumina, accoglie anche 

rivelazioni e svelamenti divini, come sul Tabor, come sulla via di Damasco… 

 

 Nella luce, la sua ragione intravede nessi logici, valori di vita, motivi di stima 

dell’uomo, di corresponsabilità e di solidarietà; in essa scorge tratti di nuovi 

sentieri, insieme ad armonie globali ove nessun uomo perde la sua identità, 

ove ogni economia, ogni scelta politica è in vista dell’uomo e di ogni popolo. 

E di tutto questo il credente, l’apostolo, l’uomo è chiamato a dare 

testimonianza, a cominciare dalla propria esistenza. 

 

 Al Dio creatore di luce, al Cristo, Via-Verità-Vita, offriamo i simboli di luce 

e di vita: il sale che concima la terra, che ricorda sapori e sapienze e garantisce 

continuità ai cammini laboriosi; luce che ravviva, rischiara e svela presenze 

divine, come ai tempi antichi, nelle traversate di vita, e ricongiunge cuori e 

coscienze tra loro e quindi con Dio. 

 
 

 

 

 

 

 

http://www.ilfilo.org/

